
 

 

 

 

 

 

 

Carlo Rettore – Commento a Giuseppe Bellosi, E’ paradiṣ, I 

 

Dopo l’intervento di Matilde Manara mi sono chiesto come avrei potuto continuare questo nuovo 
spazio che si è aperto lo scorso anno su formavera: in fin dei conti, in redazione non ci eravamo 
prefissati delle linee guida da rispettare. Non mi sentivo all’altezza di scegliere a mia volta un 
autore universalmente riconosciuto per aver fatto la storia della poesia, ma trovavo stuzzicante che 
il testo scelto da Matilde fosse a tema metaletterario: se in generale mi sembra che oggi ce ne sia fin 
troppa di poesia metaletteraria (stando larghi con la definizione: non solo vere e proprie discussioni 
o dichiarazioni di poetica, ma anche tutti quei testi che contengono parole come ‘poesia’ o 
‘scrivere’), d’altra parte è stimolante anche cercare i migliori esempi contemporanei di un tema 
abusato, magari cogliendo l’occasione per parlare di poeti non ancora entrati a far parte di un 
canone condiviso. 

Ho scelto, quindi, di commentare un testo metaletterario di Giuseppe Bellosi, autore certo non 
noto quanto Wallace Stevens ma attivo in ambito poetico da più di cinquant’anni e – soprattutto per 
quel che riguarda gli ultimi trenta – meritevole di più attenzione di quella riservatagli dalla critica. 
Stendendo il commento, tuttavia, ho deciso che sarebbe stato più interessante utilizzare la singola 
poesia come pretesto per attraversare brevemente lo stile e la poetica bellosiani più recenti, che mi 
sembrano avere qualcosa di unico e stupendo nel panorama della poesia dialettale odierna (Bellosi 
scrive solamente in romagnolo). 

Quindi, invece che dal testo che verrà commentato più diffusamente, mi piacerebbe iniziare con 
qualche osservazione generale, in particolare dicendo che da almeno quarant’anni nella poesia di 
Bellosi si assiste ad una continua tensione fra luce e ombra. Di questi due elementi, il primo si 
accompagna alle stagioni calde, al risveglio della natura e delle attività umane ma anche, nelle 
prime raccolte, all’amicizia e all’erotismo raccontati puntando l’obiettivo su particolari fugaci 
(corse in moto, ragazze scollate, occhi aperti, un bicchiere di vino…); il secondo, invece, porta con 
sé il ricordo, il sogno, la ricerca delle ultime persistenti tracce di ciò che non c’è più e tuttavia 
spesso torna in forma fantasmatica, come è il caso di oggetti che nessuno ha toccato per molto 
tempo o una scritta cancellata da un muro che riaffiora per l’umidità. 

 Non si tratta certo di accostamenti che si possono definire inediti, ma la prospettiva dell’autore è 
evoluta in modo molto particolare, così come ha fatto il suo stile, che evita sempre più i facili 
lirismi del poetichese contemporaneo. Così, ad esempio, nell’edizione del 2000 di Bur il primo testo 
terminava:1  

1 Giuseppe Bellosi, Bur, traduzione e note di Loris Rambelli, Marsilio, 2000, p. 12. Qui come altrove, però, la 
traduzione che affianco al testo romagnolo è mia (più pedestre e letterale di quella di Rambelli). 



 

Tuttavia, nel volume del 2014 Requiem, che riunisce una serie di precedenti raccolte, l’ultimo 
verso (sicuramente esornativo e letterariamente prevedibile) viene espunto,2 senza che in tutta la 
raccolta si possa mai mettere in dubbio che il sonno è – con il buio, l’acqua e l’inverno – 
strettamente imparentato con la morte. Se oggi, quindi, lo stile è asciutto e disilluso, vicino ad una 
prosa essenziale, Bellosi resta sicuramente un lirico puro che parla un gergo di motivi noti al grande 
pubblico. Per questa compresenza di vecchi e nuovi elementi mi sembra che l’insieme risulti tanto 
rassicurante quanto originale e fascinoso, cosa che raramente si può dire anche della migliore poesia 
contemporanea. 

Parallelamente ad una progressivo asciugarsi dello stile, l’autore è andato ridefinendo 
radicalmente il polo vitalistico della sua poetica: così, la narrazione che riserva al ritorno della bella 
stagione viene sì portata avanti come un dovere verso le piccole cose della vita, a cui si deve 
riservare tutta l’attenzione necessaria a non arrivare a sera in una successione di ‘giorni senza 
data’;3 tuttavia, lo spazio dato a questi sprazzi di luce sembra sempre minore e sempre più insidiato 
da inquietudini e dubbi. Quanto, poi, all’indagine sul mondo delle ombre, Bellosi ha esposto le 
migliori ragioni del suo operato nella prima sezione del poemetto E’ paradiṣ,4 che ora possiamo 
osservare più da vicino: 

 

 

Vorrei qui notare come, sin dal primo verso, il nostro testo strizzi l’occhio ad una tradizione 
poetica classica e nota a tutti: a inizio raccolta, l’accentuazione dell’endecasillabo e la costruzione 
sintattica (pronome personale + relativa, oltre al periodare successivo) ricordano da vicino il 
petrarchesco Voi ch’ascoltate in rime sparse il suono, un procedimento che da un lato richiama 

4 Giuseppe Bellosi, E’ paradis, I, in Id., Requiem, op. cit., p. 6 [prima in Giuseppe Bellosi, E’ paradis, traduzione di 
Loris Rambelli, con una lettura di Lea Melandri, Faenza, Moby Dick, 19922 e I ed.: Forlì, Quaderni del Centro culturale 
«Nuovo Ruolo», 1982]. 

3 Cito qui la traduzione di Loris Rambelli a Bur, VI.2, v. 3 (in Requiem 2014, op. cit., pp. 84-85). 
2 Giuseppe Bellosi, Requiem, traduzione e note di Loris Rambelli, Imola, La Mandragora, 2014, p. 28. 

Cal nöt ch’a n’so piò bon d’indurmintêm 
a m’liv e a borgh i segn lughé int al câmbar 
nôvi, s-cidê int e’ mond de’ sön 
parent dla môrt. 

Quelle notti in cui non sono più capace di addormentarmi 
mi alzo e cerco i segni nascosti nelle camere 
nuove, sveglio nel mondo del sonno 
parente della morte. 

Nó ch’a s’pirde’ in di temp briṣa d’adës, 
dri a ’gli ór ch’agli à da vni o a i dè ch’è ’ndê 
– un ṣghinlê, un arapês –, 
u j è di post 
e s’u j è di pinsir 
in do che e’ lom de’ zil 
e’ pê a l’ôra dla nöt 
e al ca, d’un culór môrt come int i sòni, 
al n’à la vóṣ d’ancion. 
 
Al màchin al s’è ’viêdi, 
òna a la vôlta, d’là da l’os de’ pôrdich. 
S’a fos stê bon d’aviêm zenza dì gnît. 
Mo al parôl agli aṣlònga e’ temp, 
e int e’ rispir, a l’ôrba, d’una vóṣ 
la vita l’à piò tânt amór: 
fa cont du ch’i s’saluta 
prema d’aviês pr un viaẓ ch’e’ dura un töch. 

 
 
 
 
5 
 
 
 
 
 
10 
 
 
 
 
15 

Noi che ci perdiamo in un tempo non di adesso, 
dietro alle ore a venire o ai giorni andati 
– uno scivolare, un arrampicarsi –, 
ci sono posti 
e ci sono pensieri 
dove la luce del cielo 
sembra l’ombra della notte 
e le case, di un colore smorto come nei sogni, 
non hanno la voce di nessuno. 
 
Le macchine se ne sono andate, 
una alla volta, oltre l’uscio del portico. 
Fossi stato capace di andarmene senza dire niente. 
Ma le parole allungano il tempo, 
e dentro al respiro, nell’oscurità, di una voce 
la vita ha molto più sapore: 
immagina due che si salutano 
prima di partire per un viaggio che dura un pezzo. 

 
 
 
 
5 
 
 
 
 
 
10 
 
 
 
 
15 

https://it.wikipedia.org/w/index.php?title=Loris_Rambelli&action=edit&redlink=1


l’origine stessa dell’antico proemio (l’affidarsi dell’autore ad una sacra auctoritas, qui letteralmente 
un auctor invece di una divinità), dall’altra prende per mano il lettore e gli porge l’ignoto iniziando 
dal noto.5 

Non si tratta, comunque, di trito citazionismo: il modello viene rielaborato profondamente e 
l’opposizione fra io lirico e pubblico che si trovava in Petrarca è qui annullata riconducendo le due 
parti ad una sola, un ‘noi’ connotato da una tragica condizione esistenziale; inoltre, quel periodo che 
nel Canzoniere poi si sviluppa in una richiesta dell’io («…spero trovar perdono») in Paradiṣ 
diventa una narrazione presentativa (v. 4 «ci sono posti…»), e più che un racconto il suo inizio, un 
‘c’era una volta’ di grande efficacia e potenza – ci torneremo – che introduce l’atmosfera della 
strofa successiva. 

L’atmosfera in questione viene descritta con un indugio e un lessico (‘luce’, ‘cielo’, ‘colore’, 
‘sogni’ etc.) ancora ben noti e, direi anzi, cari ad una vulgata postsimbolista che in altri autori trovo 
fastidiosamente ingenua. Nel caso specifico, però, l’aria che traspira da questi versi non è affatto 
quel comune trasognamento di cui oggi si potrebbe volentieri fare a meno: con Bellosi si ha 
piuttosto l’impressione di trovarsi di fronte ad un araldo tragico che annuncia in termini quasi 
apocalittici un annullamento già in atto (di nuovo il v. 4: «ci sono…»). 

Mi chiedo, allora, se la pur negata funzione postsimbolista non sia una sorta di risarcimento nei 
confronti del lettore, un tentativo di spiegargli in termini familiari la novità di ciò che sta 
accadendo, ossia una rottura netta con il passato. Non credo sia un caso, infatti, che prima il 
modello petrarchesco fosse stato abbandonato proprio al v. 4, che non a caso è anche l’unico 
quinario di una lirica altrimenti composta solo da versi classici come endecasillabi e settenari: un 
verso e una dichiarazione, quindi, appositamente posti in evidenza dall’autore attraverso la brevità 
(il v. 4, in effetti, è un quinario tronco seguito da un settenario, e se accorpati i due versi avrebbero 
comunque prodotto un endecasillabo). 

C’è da dire, comunque, che negli anni Bellosi è andato trattando l’idea di frattura del passato e di 
annullamento – quantomeno di ciò che è esterno all’io, e quindi il vitalismo che in questa lirica si 
manifesta in luci, colori e suoni – in modo più ambiguo di quanto ci si possa aspettare. Da un lato 
esso appare come lo specifico destino degli affetti più stretti e della comunità rurale in cui l’autore è 
nato (il paese di Maiano Nuovo di Fusignano, in cui ormai sempre meno persone parlano quel 
romagnolo che era un tempo lingua madre e lingua corrente); dall’altro, l’annullamento viene 
descritto come un fenomeno ben più generale che non solo è da accettare in quanto inevitabile, ma 
anche da cogliere come occasione per immergersi profondamente nel ricordo e cercare le ultime, 
persistenti tracce di ciò che non è (più). 

Si tratta, a livello ben più personale, di qualcosa che Bellosi fa anche attraverso monografie che 
indagano la lingua, la storia e le tradizioni della Romagna, in un’attivissima e continua lotta contro 
lo scorrere del tempo. Credo che si spieghi così anche che il nostro autore, invece di fare del mero 
nostalgismo, lamenti i limiti delle capacità di testimonianza (non ritrovare una foto, non ricordare la 
voce di qualcuno che si è amato o, al contrario, non sapere nulla di un parente se non quello che gli 
è stato raccontato da altri). Non a caso, più volte Bellosi si interroga se il paese natale sia 
effettivamente lo stesso posto in cui ancora vive o se ciò che ricorda non sia solo stato sognato; e, 
ancora, il passato che i testi rievocano talvolta non è stato vissuto dal poeta, né è tutto rose e fiori 
come nei molti abbagliati dalla retorica dei ‘bei tempi andati’: è il caso dei ripetuti accenni alla 
Seconda guerra mondiale (Bellosi è del ’54) e a persone che in quei frangenti vennero impiccate 
nelle rappresaglie o ammazzate per strada. 

5 Prova ne sia anche che Bellosi fa uso degli stessi stilemi in un ulteriore componimento liminale, ossia Vuiétar ch’a si 
sté com ch’a sen nó, che chiude la raccolta Bur 2000, op. cit., pp. 74-75 (e poi in Requiem 2014, op. cit, pp. 90-91). 



Trovo interessante e in qualche modo unico, insomma, che il poeta si muova ambiguamente tra 
un solco classico (l’idea di poesia come monumentum aere perennis in cui si può eternare – o quasi 
– ciò che il tempo altrimenti distrugge) e una rielaborazione tutta personale di un sentimento spesso 
abusato (il ricordo di una civiltà contadina scomparsa), rielaborazione che va dal cupio dissolvi 
all’attivismo storico passando attraverso una critica epistemologica al ‘metodo del ricordo’. Mi 
rendo conto, però, di essermi allontanato troppo dalla porzione di testo che promettevo di 
presentare, e ancora ne dobbiamo guardare almeno metà. 

La seconda strofa di E’ paradiṣ, in effetti, prosegue e sviluppa l’idea di abbandono che aveva 
caratterizzato la fine della prima, ma nel modo sensibilmente più concreto e narrativo che mi 
sembra essere il punto di forza della poesia di Bellosi: si apre con l’allontanarsi di macchine che 
evidentemente portano con sé persone a cui l’io lirico è affezionato, per quanto il particolare venga 
molto sapientemente taciuto. 

Da questo punto in poi si palesa il carattere programmatico del testo: l’io lirico al v. 12 afferma 
che avrebbe voluto andarsene senza dir nulla (evidentemente come le macchine: il ritornare del 
verbo aviês crea un fortissimo parallelo), ma non ne è stato capace. Mi sembra un punto di 
particolare importanza e originalità, poiché non è affatto frequente che un poeta rimpianga la 
propria condizione, cosa che da un lato atterrisce il lettore e dall’altro sottintende l’estrema 
necessità del fare poesia: ciò che Bellosi dice è stato detto perché non poteva essere altrimenti. 

Tanto potrebbe bastare, dunque: una fortissima ragione (esterna?) impone all’autore di operare 
(idea antica: si pensi al Dante di «I’ mi son un che, quando / Amor mi spira, noto») e questi 
obbedisce anche se controvoglia. Ma la poesia di Bellosi è spesso un pensiero trascritto nel suo farsi 
e, quindi, soggetta a interruzioni (magari causate da un leopardiano soffio di vento che cambia il 
paesaggio di fronte a cui l’autore sta scrivendo), precisazioni o ripensamenti da un verso all’altro. 
Ecco, allora, che al v. 13 compare un secondo motivo di ricordo classicheggiante: il potere della 
parola è quello di dilatare l’esperienza di una sola vita, in qualche modo rallentando lo scorrere del 
tempo. Inoltre, se pure in un primo momento l’io lirico aveva espresso rimpianto per la sua 
incapacità di rimanere in silenzio, ora dedica tutta la chiusa ad un elogio del piacere – tutto umano – 
di poter comunicare. 

L’immagine ai vv. 15-16, in sé non immediata, mi sembra quindi da leggere alla luce di quella 
che la segue (peraltro una delle pochissime similitudini a me note che abbiano – in una sorta di mise 
en abyme – carattere comunicativo all’interno di un testo metaletterario): il respiro della voce è lo 
spiritus, il fiato vitale impresso alle parole (anche a quelle scritte, in sé ‘lettera morta’ fino a quando 
non sono lette) e l’anfibologico amór (‘sapore’, come tradotto già dall’autore, ma anche ‘amore’), 
che assuona con vós (‘voce’), dimostra che queste parole sono parole di affetto, al limite 
dell’erotico. 

Quanto all’oscurità, credo rappresenti qui il limite oltre il quale si consuma il dissolvimento 
vitalistico, l’ultimo istante in cui risuona il saluto fra due persone che si vogliono bene prima di 
separarsi (di nuovo il verbo aviês) per un viaggio che dura a lungo. Ancora un’idea di grande 
originalità e di grandissimo impatto per la delicatezza e la concretezza con cui riporta con i piedi a 
terra ogni discorso metaletterario (ma è difficile non abbia un carattere metaletterario a sua volta: 
l’ultima parte della lirica, quella che qui ospita l’immagine di due persone che si congedano, nelle 
canzoni è esattamente il ‘congedo’): a volte parliamo perché sentiamo di non poter tacere ciò di cui 
siamo testimoni, ma tutto sommato questa è anche una delle cose più belle che si possa fare e quella 
che più definisce la nostra umanità. 

 

Appendice: sul congedo e altri versi 



«Immagina due che si salutano / prima di partire per un viaggio che dura un pezzo» è un distico 
di quelli che si imprimono a fondo nella memoria e lasciano poi correre la fantasia. L’azione 
rappresentata è nota a tutti, così come a tutti sono chiari i non detti che fanno parte dei congedi, 
fedelmente (non) riportati anche nei versi: per quanto non specificato, infatti, è ovvio che il saluto è 
fra due persone che si vogliono particolarmente bene e che non partono insieme, così come è ovvio 
che il saluto in sé non è tutto ciò che queste persone avrebbero da dirsi – vorrebbero dirsi – magari 
per la paura di non rivedersi più.  

E poi quando il viaggio (per lavoro, studio, trasferimento…) porta per molto tempo una persona 
lontano, magari così lontano da rendere gli spostamenti o i contatti difficili, non è più così chiaro se 
la si rivedrà ancora. Ecco, allora, la necessità che ci sembra abbia ancora salutarsi prima di una 
partenza, anche se spesso non ci si dice quasi nulla (e ci si accontenta di un cenno, un abbraccio, 
una pacca sulla spalla). Si tratta di una forma di rituale o convenzione sociale che percepiamo come 
importante e che spesso è in qualche modo disatteso, il che mi porta a pensare di nuovo a quanto 
l’immagine utilizzata da Bellosi sia effettivamente legata in modo profondo con la poesia, per 
definizione il genere letterario disatteso: percepito sia come più prestigioso, sia come il più inutile e 
meno letto. 

Tuttavia, che un viaggio duri ‘un pezzo’ non significa solamente che due persone che si separano 
possono temere di non vedersi più: significa, anzi, che c’è una possibilità di incontrarsi di nuovo ed 
è quello che Bellosi sembra descrivere in qualche passaggio onirico ed estremamente originale di 
Requiem. In una sezione di componimenti (almeno quelli IV-VI, a cui segue una lirica che ha per 
ritornello il De profundis), l’autore sembra dare parola ai morti, che in un paio di casi paiono 
spaesati e presi da un profondo senso di solitudine, nonché dall’incapacità di vedere con chiarezza, 
vuoi per colpa del buio o della nebbia:6 

 

 

In un altro caso, tuttavia, c’è chi si racconta sereno e afferma di perdersi a guardare un mondo 
popolato di vita e in cui si rivede passeggiare con il proprio cane verso casa:7 

 

 

Mi viene da pensare, allora, che poco importa se, come la poesia, anche l’ultimo saluto prima di 
congedarsi è pieno di non detti e spesso disatteso. Si tratta comunque di qualcosa che facciamo 
perché ne percepiamo l’importanza profonda e c’è sempre la possibilità che chi salutiamo capisca 

7 Giuseppe Bellosi, Requiem, VI, in Id., Requiem, op. cit., p. 104. 
6 Giuseppe Bellosi, Requiem, IV, in Id., Requiem, op. cit., p. 100. 

A cve u n’abêda ancion. L’è mëẓanöt 
e me a n’truv piò la cêv. A dëgh la vóṣ, 
a tegn d’astê ch’i vegna, mo a j ò féd 
ch’i s’seia ẓa indurment, la lampadena 
la fa pôch lom, l’ariva insèna a e’ còcal: 
dri a la caréra d’a le in là u j è un bur. 

Qui nessuno fa caso a me. È mezzanotte 
e non trovo più la chiave. Ho chiamato, 
devo aspettare che vengano, ma credo 
che si siano già addormentati, la lampadina 
illumina poco, arriva fino al noce: 
oltre la carraia da lì a là è un buio. 

Adës ch’a j ò al mâ’ alẓiri e ch’a n’ò piò 
pinsir, a m’abandon̄ a gvardê al foi 
d’là da la mura, ch’agli è drì a caschê, 
un gat int e’ sintir, e la ẓent ch’pasa. 
U m’ve’ int la ment chi dè ch’andéva a spas 
cun e’ mi bël cân biânch vérs a Maiân. 

Ora che le mani si sono alleggerite e non ho più 
pensieri, mi perdo a guardare le foglie 
che stanno cadendo, oltre il muro, 
un gatto sul sentiero, e le persone che passano. 
Mi vedo nella mente quei giorni che andavo a spasso 
con il mio bel cane bianco verso Maiano. 



quello che non diciamo ad alta voce, perché lo prova anche lui. In qualche caso, poi, potremo 
ritrovarci a dire di più. 


